

恒興法師講解

# 序文講解

今天和大家介紹,有關禪宗大德的著作,這個著作,上人推薦給我們學習,香港慈興寺開光的時候,幾位大德商量著怎樣將禪宗推展開來。上人就推薦這位博山和尚所講的法。慈興寺開光時,就印刷了博山老和尚的開示和大家結緣,作為一個紀念。上人為這本《博山和尚超脫真詮》,寫了一個序,先簡單的講一講上人所寫的序。這個序文是上人在香港西樂園寫的。

「八萬四千法門,對治眾生煩惱,無量百千三昧,」三昧就是正定正受,都是教我們怎樣去學習進入祖師禪定。「總入祖師的禪那」禪那就是思維修。就是怎樣去割除我們妄想,「慈(是上人的自稱)生於白山與黑水之間,」白山就是長白山,黑水是黑龍江。就是在這個地方生長,「養成喜靜而惡動之性」,就是喜歡安靜而不喜歡動的性情。

「童年參訪善知識」,上人童年的時候就四處去參訪善知識。「親近宗門諸大德」,宗門就是禪宗,大德就是有道德,有修行的出家人。「上虛下雲老和尚為宗門泰斗」。宗門,禪宗這一脈的泰斗,泰斗就是一個頭了,一個領導。

「眾生福田,弘法閩粤」。作為當時上虛下雲老和尚,在廣東這一帶作為眾生的福田, 來化導眾生,為眾生修福修慧。「駐錫南華」,老和尚當時駐錫在南華寺,於是就發願朝拜。 「去禮拜六祖之真身,請求虚老之開導」。大家都知道六祖菩薩的真身供養在南華寺, 於是上人計劃「作遠行之大計」,計劃南下,就拿些簡簡單單的衣物,一個人離開長白山去 廣東。當時求法心切,想要早點得到老和尚的開示,就露宿霜眠,晝夜兼程趕到南華寺親近 老和尚。航海梯山,路過南京,空青山兜率寺。搭船上山,路過南京的空青山,兜率寺。

這個廟的住持,了乘老和尚在舉行禪七,參加的人有幾十人,上人就隨眾參加, 裡面有明觀老和尚,這位老和尚也是個老修行,淨空大師,妙真,濟眾,佛法,還有志願,律真,寂光法師等等,這些法師的道心、菩薩心非常堅固。大家都抖擻精神,勇猛精進,甚至長坐不臥。到後來結七了,上人繼續南下,大家用功到了無人無我的境界。可想而知,古人用功多麼深切。

繼續南下從上海到廣州,上人當時身上沒有半分錢。還好有佛加持才能到祖庭南華寺。虔誠來拜六祖菩薩的真身,也留下來追隨虛雲老和尚來修行,接著去了雲門寺。

雲門寺當時也是虛老負責的道場。住了一段時間之後,忽然動了一個念,想去參方。就 向老和尚請假,告別老和尚,雲水香江,來到香港,隱居在香港芙蓉山的觀音洞。上人在觀 音洞時,當地佛教團體請上人講經講佛法,當時有講地藏經和金剛經。上人就在一個通善壇, 屬於道家的道場,這個通善壇到今天都存在,當時上人也收了很多道教的佛弟子。

「行平等之布施」,以法在香港來做布施,後來建立了西樂園。西樂園在香港筲箕灣馬

山村,這個村落是弘揚淨土的。改名為西樂園,專門弘揚淨土法門。

之後又修建了慈興寺,在靈會山開始接引一些參禪的人。就在這個大嶼山的靈會山慈興寺弘揚禪宗這一法。當時有一位佛法大師,大家記不記得這個大師,他就是上人在空青山的時候,幾十個出家人一起用用功修行的其中一位。上人和他談起禪法的奧妙,討論禪的道理。談到修禪宗這個法的人越來越少了。

剛剛講的序文,我們簡簡單單知道就可以。講到禪宗一法,越來越少人修持,大家很感慨。乃至說到《博山和尚超脫真詮》這本書。

這本書是宗門的一個重要的經典。是挽救修禪的人的一盞明燈。應該將這本印刷出來與大家結緣,以這個法給大家作為一個修道指南。於是發心去印刷這本博山老和尚的開示。以此紀念當時慈興寺開光,並希望這個法對心宗、禪宗的不振微弱起到补益作用。

書裡圖文並茂,一看就知道講什麼。就算是鈍根的人,看到之後都會得到禪宗實在的利益。內容非常充實而且理論圓融,契合佛陀立教的本懷。更加得到祖師以心傳心的秘密的意旨。不僅僅是文字般若,更是對治眾生無明煩惱的一個良方。這裡上人稱自己為山僧,山僧願盡棉力,講這本書印出來流通。這樣釋迦牟尼佛,博山老和尚乃至到諸位祖師,諸位老和尚在常寂光淨土一定會很歡喜開心。這裡談到在西樂園新年正月十五時寫的一個序文,歲次丙申年所寫。現在和大家直接講內容,就不講那麼多介紹。

# 禪門警策

參禪打七,原本是為了了道,道了了就知道生從何來,死歸何處。這個是打七,禪七的目標。不再被世間形形色色的假象所迷惑。這些塵世間的幻相,富貴,妻財子祿,都是因緣的假象,不實在的,是無常的,不再被這些所迷惑。也就是就是覺悟到一切的境,一切的相是我們自心的境界,自心的顯現。

所以說,若能轉物,即同如來,如果能轉這些物質的時候,就相等於如來了。若被物轉,即是凡夫,如果被物、境界所轉,即是凡夫。所以在這裡,要轉凡成聖的話,非要參禪打七 不能做到,如果不用這個方法,就不能入門。

故講做功夫是第一個要務,對於打禪七的時間非常重視的。有一位來果禪師講過參加一日的禪七,好過一個人自修三年。可想而知禪七的重要性。

不但是初學,即是是老參,已經修了很久的老前輩了,如果離開功夫,就會被習氣妄想 所纏縛,難逃這個生死,更可況是初學呢。

這裡講的功夫,在參禪裡面,用功夫來代表修持的狀態,如果我們念佛,念佛就是你的功夫,修止觀的,止觀就是你的功夫。

為什麼呢,因為熟,熟境難忘故,熟境難斷。意思是說我們熟悉的,很難將它忘記,切

斷。參禪這個話頭,要從生處轉熟,要將生的轉成熟的。就是變成你熟悉的,親近的。

我們對生生世世的習慣非常的熟悉,對雜念、妄想非常的熟悉。一時察覺不到,就會容易墮入熟境裡面,墮入妄的習氣裡面。故此參禪這個方法完全是為了了生死,沒有其他。

這個生死的念,不認真,不切,就是不懇切,這樣就徒勞無益,沒有大的益處。得不到什麼好處。如果我們生死的念頭懇切的話,那一定會得到受用。如果不懇切,就在禪七裡面得不到什麼受用。也就是白費氣力了。

如果不參禪的話,任你怎樣著力,以著相來去修種種善,都是屬於福德。這是有漏有為的法。只能得到人天的福報,卻始終都難逃生死和業的苦根。如果能夠切念生死事大,無常迅速的話,就要發大勇猛的心。能夠痛念生死,自然不會懈怠。所以我們參禪,是為了研究並究竟切斷生死,從而得到明白生從何來,死去何處。

禪宗的法裡面,強調以參禪作為修法。修任何一個法門都好,如果能夠以痛念生死的心來用功的話,和參禪一樣,將你自己的生死之流切斷。

現在的問題是我們眾生有沒有這麼一種勇猛的心呢,修道時有沒有切斷生死之流的心呢?如果有的話,覺得生死事大,就要研究個究竟。如果以切斷生死之流為目的來用功,修任何

法門都可以令你悟道。

我們人一日沒有悟道,沒有了道,在生死的路上,就是黑漆漆的,就像閉上眼睛,什麼都看不到,眼前一片黑。這就是無明的覆蓋,在禪宗裡形容,在一個漆黑的山洞裏左思右想,希望可以生存下來,生活好點。但是眼睛漆黑一片,看不到前面的路究竟是怎樣。自己在那裡思量來生活,但不知道前途,所以做出來的事,一時做人,一時畜生,一時惡鬼,甚至墮到地獄。做人還可以,惡鬼地獄就苦不堪言。所以必須下定決心來做功夫。首先要看破這個世界,看破身心。

這個世界我們所見到、所聽到、所觸摸到的都是一種幻相,虛幻不實的。乃至到我們的心念、身體都是假的。我們要明白,不單要明白,還要去做。你能夠看破,才能放下。如果你看不破,你就不會放下。

所謂,但盡凡情,并無聖解。凡情就是凡夫的情見。聖解就是聖人的見解。聖人所證到的,所見到的這個見解。意思是說只要我們盡凡情,將我們自己凡夫的情執,凡夫所見到的事物,這些執著盡了,看的清清楚楚。放下凡夫的情見了,這個就是聖解。凡夫的情見都是虚幻不實的。

用功夫,無論是參禪、念佛還是修止觀、持咒,不能夠覺醒的,不能夠明白真理,就是

因為一切的凡情在心上打擾。世間的種種的俗情放不下,無始來的習氣煩惱、無明不斷翻起,正因為我們看不破放不下,故而才看不到真理。

如果你能夠將自己的煩惱習氣無明完全掀翻,一點都不保留,不隨著他走。單單這樣照顧自己的功夫,日子久了自然就會有成功的時候。沒有其他的方法,所謂大疑大悟,小疑小悟,不疑不悟。這個是禪宗講的功夫的內容。如果念佛的話你要照顧自己的佛號,如果不照顧佛號,就不會有開悟的時候,如果不停的照顧自己的佛號,沒有二念。單單這一個念,久而久之,功夫到了。凡情俗念脫落了,剝落了,自然就會到能夠悟道的時候。

昨天講到我們一般人都是看不開,放不下,覺得這個世界以及我們的身和心都是真的。但是學佛的人,尤其是用功夫的人,無論修什麼法門都好,念佛、參禪或是誦經、持咒觀想,我們都要認知這個世界森羅萬象,乃至我們的身心都是假的,都是虛幻不實的,都是暫時呈現的。如果你沒有這個認知,不承認的話。你就會有妄想,種種妄想都會生出來。用功就不會投入的用功。就因為看的不真,看不破,所以就放不下.當你念佛、參禪、誦經時,就會有種種妄想出現。這個是修行用功的人一個很大的毛病,也可以說是根本毛病。

之前講到我們被無明煩惱習氣所覆蓋、所障礙,用功就是要將這些習氣的瀑流掀翻,一點都不保留,單單就是你的話頭,用你眼前的功夫。念佛的眼前就只有佛號這一念,參禪的

眼前就只有話頭這一念。沒其他的方法,如果你能夠做得到的話,那成功的時日都不會遠了。

可以說參禪的人, "念佛是誰"是一個話頭, "父母未生之前的本來面目"是一個話頭, 父母未生之前,本來是怎樣的面目? "是怎樣"這三個字就是疑情。

念佛是誰, "是誰"這兩個字就是疑情。這就是要我們去找,這兩個字推著我們去找,因為不知道,所以要找,找到知道為止。就好像鑚一個洞,鑚不穿的話你就一直鑚,總有一天鑚出去了。參禪這個方法,至關重要的就在疑情上面,如果疑情可以提起來,你自自然然就提起,提在你的眼前,提在你心上面。這個疑情,不是心,不是佛,不是物,究竟是什麼?就是這樣參。

現在的人參禪,參不起來,為什麼?不是說疑情不起來,不是參不起來,是不肯去疑這個話頭。提起這個話頭去疑下去,時間久了自然就會親切。做功夫,需要將死字貼在額頭上,始終都只有這個話頭,你的功夫,就好像有堵牆鎖住所有東西,外面的事一點都不知道,就像死人一樣,只有這口氣,用這口氣來下功夫,如果能過做到這樣,功夫就會有多少的相應。

用功要知道不單在靜裡面去用功,也要在動裡面去用功,這樣才會實在。而且在靜坐的時候,不單在坐的時候用功,行香的時候也要用功。靜的時候可以用功,行香的時候也都可以用功。坐的時候純熟了,才有本錢在行住坐臥上去用功。

譬如說,我們平時走路的時候可以問,拖著死尸走來走去的是哪一個?坐的時候可以問,拖著死尸坐在這裡的是哪一個?站的時候可以問,拖著這個死尸站在這裡的又是哪一個?睡的時候可以問拖著死尸在這裡睡的又是哪一個?乃至每一個動作,穿衣、吃飯、上殿、過堂、出坡、休息、方便(上廁所)時都可以這麼問,乃至到風動雲飛,流水花開,鳥鳴走獸都可以這麼問。

動的時候,你能夠掌握好了,有個入的地方,才能自在,這樣來用功。如果有一個憎愛的心,喜歡靜,不喜歡動,或者喜歡動不喜歡靜,這樣的情況,不要說功夫了,就算得到一點了解,也很容易就會消失,不能夠保持的長久,和真正的功夫不相干的。

所以用功的人就好像一隻鶴立在雞棚之中,絕對是不徇人情,不講人情的,如果怕人家講好或是不好,功夫就做不上,久而久之就好像一般人一樣,也是辜負了自己學佛一場。

古人做功夫,他是不怕不能生,只怕不死,有的人被人講說他做功夫做到死。每個人都一樣業識茫茫,在業海裡面,升升沉沉,無所依憑,應該死的人,不管用功不用功,做功夫會死不做功夫也會死,如果你能夠為道而亡,那就不同了,你真的能夠死到極處,不要說不會活回來。

所以說,大死才有大活。凡夫的心不死,真的心就不會活過來。你怕人講好講不好,這些都是凡情,如果你這些心不死的話,功夫也都用不上。就好像天地間,陰到了極處就會變

陽,陽到極處也會變陰,做功夫無論在心裡心外,單單就是一句功夫,念佛的就是一句佛號, 參禪的就是一個話頭,沒有其他。仰不知天,俯不知地,行不知行,坐不知坐。在千千萬萬 人之中,如無人之境,功夫用到這樣才會有少許相應。又好像貓捉老鼠的時候,兩隻眼打開, 爪子打開,只會顧著老鼠的出入口,縱使旁邊有人走來走去,它也不會理會。做功夫也這樣, 參禪是這樣,持咒也這樣,假如因緣時節到了,因一聲,自然就會有大受用。

這裡講參禪要在本體做功夫,才會對本體有益,不要在古人的說話上面去猜、去卜度、 去推究,或者加以解釋。縱使在這裡得到一點點領略,都是數他人的寶貝,和自己毫無交涉, 毫不相干。更何況古人一言半句就好像火炬,接近了,接觸了有喪失生命的危險。怎麼會有 自己猜想,解釋的機會呢?

只要你一動這個思維,動這個想,那就和古人的公案毫不相干,與自己的本體上是完全沒用的,沒有益處的。用功的人要離心意識來參,參到突然間心行處絕,自然就能親見本來的面目。

如果用心意識來去卜度、去猜,只會業識茫茫,沒有根據。縱使有一些悟處,也只不過是光影門頭,和自己的本體,昭昭靈靈的本來面目毫不相干。

所以講,迦葉尊者滅意根,迦葉尊者修意根而得道,得到佛的真傳,得到佛的正法眼藏

來譬喻。假設尊者就是修意根得到佛的傳法。什麼是離心意識,心意識是什麼?大家知道嗎?

心就是心念,意就是意識,識是識流。所以說,如果用心意識來去卜度;來去參覺的話,始終在業海茫茫之中。如果用心意識去用功夫,就是在我們心上起念,一個念頭生起,就等於落在心識之中,這樣就和本體不相干。

所以參禪這個法要在真實功夫上用,完全在心源體上面來追究,心源就是心的源頭。不可以尋言逐句,不可在說話上做口頭禪。這樣不但無益,而且會成為障礙。

現在參禪的人不在心源上面實實在在來去追究, 反而在眼耳之中來參禪,看些公案,聽幾句禪宗大德的話,以為就是了。如果遇到真正有功夫的人,一問就完全無話可說。

神秀大師有一首偈頌,相信大家都聽過。「身是菩提樹,心如明鏡台。時時勤拂拭,莫使惹塵埃。」就是要掃除心上的煩惱,不要新添別的煩惱。

那另一位禪師講法又不同了,黃蘗禪師云,「塵勞迴脫事非常,緊把繩頭做一場。不是一番寒徹骨,怎得梅花撲鼻香。」這兩首偈都可以作為我們用功的警惕。

「塵勞迴脫事非常」,在我們凡夫內心裡面充滿著凡塵俗事,現在做功夫要將這些凡塵俗事脫離了,這不是一個簡單的事,要怎麼做呢?

這件事不容易做,第二句就是「緊把繩頭做一場」,就好像一個士兵守城門一樣,要把關不讓土匪進入城池。要非常的小心,後面兩句很容易了解,「不是一番寒徹骨,怎得梅花撲鼻香」。梅花都是冬天開花,香味特別怡人,但是要經過冬天寒冷徹骨,才能開的撲鼻的清香。

### 用功的五種心態

以前在梁皇懺裏跟大家講過,用功的人有五種心態,這裡博山和尚也有講。

**第一種要發勇猛心**,要痛念生死,好像自己身處在火宅中一樣,又好像在水裡一樣,急 著要脫離出來。

第二種要發大信心,信佛,信自心是佛,心就是佛,一切萬法都是我們自己心所現的。

**第三要發大慚愧心**,他是聖人、賢人。為什麼他是聖人、賢人,而我是凡夫呢?這個是 我們應該覺得

羞恥羞愧的,要有大慚愧心。

第四要起真的疑情,單提一個話頭,不起第二念,廢寢忘食來用功、來參。睡覺不記得

睡覺,吃飯也不記得吃飯這樣來用功。好像一個愚癡的人、一個笨拙的人,疑情不破的話, 就誓不甘休。

**第五要得到大悟**,所謂大徹大悟。要和佛看齊,和佛一樣,佛悟的多少,我們也要悟的多少,一知半解是完全不相干的,沒什麼用。

用功的人要有這五種發心,這樣用起功來就會有不一樣的受用。

做功夫呢,參禪很強調不起別念,用工夫的時候,就只有用功夫這一念。如果一起別念的話,就與功夫有所隔礙,如果有一點點其他的念頭,就會離開道很遠。

什麼是別念呢?不但凡情是別念,聖人的見解也是別念;不但聖解是別念,心體上起稍微一念,或取或捨,或執或化,都是別念,所謂「動則乖真」。有一點點的動,就離開了真實。

這些都是我們用功的人需要知道的,好像念佛,念佛之中有好、不好,無論好不好,只要稍微一動,這些都是別念,連第二念都不可以有,更可況你想起他事呢?更可況你和別人講話呢?就離功夫遠了,也可以講你離開這個道了,你離真心、自性越來越遠。這個自性,只要有一點點的微動,就隔開了。

所以禪師是不喜歡講話的,他們沒事不開口,連動念都不要動,更何況是開口,因為他 們知道,離真就假了,一動念,這個動本身就假了,這個念就離開真了。

我們都是拾人牙慧,但別人的功夫可以作為自己用功的知識。希望大家認識什麼是真什麼是假,到自己用功的時候要怎樣去做,怎樣去管自己的心,你知道了什麼是真假,就不怕被人騙,要騙你就不容易。

但你真的要認識真,之後就要放得下這個假,認識了真,但放不下假,依然在功夫上不相應。你要看破放下。你不看破假相,以為天地間萬事萬物是真的,依然留戀,依依不捨,就永遠都離開真,如佛所說,我們好像遊子,到處游離浪蕩的浪子。



接下來講的圖為「聖凡變現生死圖說」。現在只是和大家簡簡單單的介紹,如果要深入研究,最好是逐個圖逐個圖的來了解。我把所知道來和大家介紹,作為一個引子,讓大家比較深入來了解。至於我不知道的,就只能自己去研究了。

人生死源流,就算是聖人、賢人也很難去研究深入的宗旨,更可況是我們愚癡的凡夫, 還沒有了生死的呢?所以永遠沉在生死苦海之中,歷劫都在生生死死,沒有出來的日子。

因為不知道自性虛靈不昧。虛就是靈,能夠虛就靈了。靈呢,能夠靈,就不昧了。虛靈, 能夠應,感應萬事萬物而不迷失不迷惑,就是不會不知道。

不昧就能普遍照耀萬方,一切的地方,一切的事情,能夠圓融一切。沒有一個事情不會感應得到,沒有一個地方不能感應的。非真非假非有非無。這裡就不解釋了,經典裡面都有這樣的敘述。是不可思議的,至淨至明,是非常的清淨也是明明白白,本來是清清淨淨的,古德經常所講的,寂而常照,照而常寂,靈靈明明,這些都是形容這個虛靈不昧。

好像虚空一樣,一點都染著不到,如果染著的話就變成一個相了,這個相就現出來,這樣就是妄。這個妄相,妄生起了,就成為業,有業就有苦了,就纏縛在生死輪迴之中。

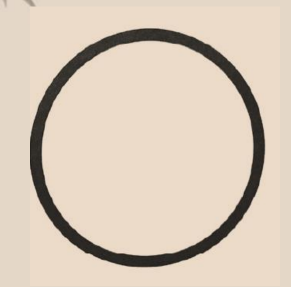
這個圖講出來,希望大家能夠了解明白,相信的人立脫生死,就知道生死是可以了的,不相信的人就永遠在輪迴之中。蓋有一物而非物,這個一物非物都是相對上面,讓我們認識,

就像六祖菩薩所講的"吾有一物,無頭無尾,無長無短,無名無姓,無方無圓",這個時候神會大師出來講,這是眾生的自性,是神會的佛性。被六祖大師呵責,我都說了無名無字,無名無姓,無方無圓,你為什麼還要說是你的自性呢,又說是佛性呢?這個是無一物,非物,講的就是這個。這個是教我們,連這個名這個相都不可以有,都要放下。

你有這個相的時候,就被這個相所綁,如果有一個名的時候,就會被這個名所障。古來 大德都要表達這個的時候,都無話可說,所謂心行處滅,離文字相,離這個言語。這個是聖 人賢人的地方,能夠貫徹世間出世間的正路。

性也,非識也,識是屬於妄,世人知道佛呵斥識心是妄識,佛呵斥這個識心、妄心是三世生死的根本,已經離開性。指導世人妙真如性是大涅槃,使人人悟道自己的根本,悟到本性。

假如有相的話,有見解,而不認識這個心,這就是心外求法,就會生死輪迴。如果認心 不認相,就心外無法,生死永絕。



第一幅圖,性之源

這個圖是性,屬於本際,也就是一真法界。為清淨法身,是諸法實相,為三藐三菩提,亦為空相,也為常樂我淨,也為真如性海,又為作無見頂相。在禪宗門下,為涅槃妙心,為威音那畔,為文采未兆,任何文采,任何形容都沒有之前,又為父母未生前,性之源有這麼多為法。

每一個經典有對此都有描繪。這首偈這麼 說,當一個人用功用到打開本來的時候,叫 做:脫落白牛不見面,明明朗里斗現。三 世諸佛今朝會,木人說法本無言。

白牛是法華經上面形容的大白牛車,這個 白牛,這個大乘法脫落了,就是說修行執著 都脫落了,什麼名字都沒有了,就是形容悟 道之後的心境。

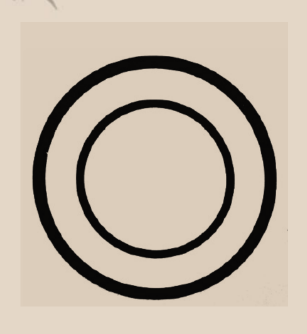
明明朗朗星斗現,但是他又見山是山, 見水是水,眼前現現成成的。

三世諸佛今朝會,指一個悟道的修行人, 見道的境界,好像現在有這種的境界,大家 都在這種境界上見面了。這種是一種形容, 并不是說有佛現出來,或是說有過去悟道的 人示現,而是說過去悟道的人都會得到這種 境界,大家所見到的一樣,是沒有分別的。 木人說法本無言,木人就怎麼能夠說法呢,怎樣用言語來說法呢,本來就是這樣。這個 是對第一個圖的描繪。

空相,其實就是本來面目,一真法界。描述的都是一個東西,不知道的話就會因為名相發生爭執。不需要再名相上爭執,慢慢了解了名相的目的。本性的源頭一切的萬法都是從這個圓圈開始,但這只是一個表法,代表一真法界。本來什麼都沒有,但我們要表達,所以用一個圓圈。

因為眾生生活在物質之中,我們習慣了有形有相的東西,沒如果沒有這麼一個概念給我們,我們不知道怎麼去了解,所以在無法可講中來講一講。

當有個概念的時候,就會執著這個概念,有了一個概念就很難回到自己的性,連這個都要去掉,最難的就是去掉我們無始以來的執著,無始以來我們都生活在這種物質之中。



第二幅圖,性之精

這幅圖,又稱真心,為妙明心, 又為本覺,為如來藏,又為第九 白淨識。其喻為珠,為大圓鏡, 為月。在宗門為孤明,為靈知, 為本來心,為主人翁。 我們的八識眼耳鼻舌身意識、末那識、阿賴耶識。 再加第九白淨識,這個是返本還源了。經典上就是 用白淨識來表這個法,來形容返本還源的境界,譬 如用珠來做比喻,有的用大圓鏡來譬喻,有的用月 來比喻。

在禪宗下用孤月,孤明,明明朗朗來比喻,有的 用靈知。所謂靈知靈覺,又有一些為心,本來心。 有的用主人翁來形容。

剛才第一幅圖講性之源,根本的源頭。現在次一點了,已經成了精,第二幅圖性之精。悟道的人見道之後就屬於第二幅圖的程度,悟道之後還沒有究竟。如果究竟了是性之源,也就是悟道之後還要修你只是得到性之精,得到這個精,精是精華的精,這個是第二幅圖的表達,要回返到性之源,本來的位置。

性之源,開始墮落了,落在性之精,一真法界墮落成真心,本覺。講到開悟,就是 這種程度,達到開悟,看到真心,已經是大徹大悟,但之後還要修,回到性之源。

這個過程需要相當長的時間修持,回歸到第一個,他知道,但是做不到。不單要做到,而且要完全融入到性之源,佛的境界,所以講等覺的菩薩,破最後一份的生相無明成佛。得到真心的人,還需要繼續積功累德,在這個階段已經非常的不可思議,種種神通都有了。

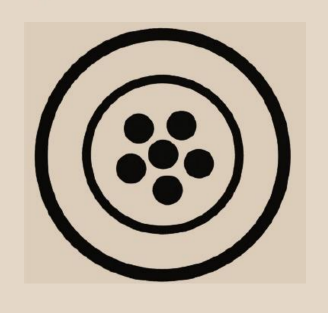
變現圖,也只是一種表法,來表達。性之精,兩個圓圈,只是表達了他已經離開了母體,墮落成真心,在體上,其實不可以表的。 圖上只是表達我們如何一步一步離開我們的母體,第二圖表的是我們只離開了一步。下面還有。

我們修行人要逆流而上。



第三幅圖,識之相

此圖亦為心,覺知心,或者為精靈, 又為無明,又為識神,又為第八藏 識,阿賴耶識,又為第二月,又為 急流水,又次一等了,禪宗裡面表 達昭昭靈靈,又為常流流注。 這些都是表達這些狀況。屬於識的相。這個 昭昭靈靈是形容有光明的地方,也有不光明的地 方。這個屬於第八識,阿賴耶識。



第四幅圖,識之轉

這幅圖亦為心,為緣慮心,亦為念,亦為想,亦為內覺,亦為緣氣,緣 影,也就是第六意識。比喻為獼猴, 亦為陽彌魚,亦為大末蟲。在宗門 稱之為鬼家活計。 這一幅圖,識之轉,如果用第六意識來表達 的話大家比較容易明白,這些都是每一個宗派對 這個境的形容,後面大家會更加容易點,都是我 們經常提到的相。



第五幅圖,識之結

這幅圖,中間有個身字,代表中陰身, 又叫中有身,為什麼叫中陰身呢,我 們人往生之後,還沒投胎之前,這時 候叫中陰身,可以投胎了,這個身體 叫中有身。 陰的意思是執取六塵,也是講遮障我們的法身,被這個陰遮障了法身,有執取的意思,執取善善和惡,成為三有,欲界有,色界有,無色界有。 三有業。

接著就造業,造三界的業。欲界有,色界有,無色界有。

中的意思,這個身已經壞了,下一個身還沒有受,中間出現的。這個身一現,就不能出離三界,難免六道輪迴來受生。世俗間就是魂,或者用蟲蛾來譬喻。宗門說心有起滅妄想,一起一滅之間,即是中陰身。就是我們的念頭一起一滅,就是中陰,這是禪宗裏的表達。這個是識之結,結呢,是指結鄉的意思。



第六幅圖

這幅圖就更加明了,上是天, 左邊是人,上右是阿修羅,合 起來就是三善道。下是地獄, 右是畜生,左邊是餓鬼,合起 來就是三惡道。 這六道同在業身,三善道以這個十善道偏全分。 三惡道以十惡道偏全分,也就是我們行十善道的話, 我們就在三善道,如果我們做十惡業的話呢就在三惡 道,就看我們所做的是善業還是惡業了。

在三惡道裡面都有種種的情況,有輕有重,以情想,就是有情眾生的思想來分別升沉高低。以夢來譬喻。你想多的話就升三善道,情多的話就會墮到三惡道。還要看我們貪瞋癡三毒的輕重。這裡以夢做譬喻。

從這幅圖上我們可以看到,任何一道都在你的身範圍裏活動,沒有離開你的身,也就是說無論你得到哪一種身,都取決於你所造作的業,由此來決定得到一個什麼樣的身體。

在禪宗,知見不正就會做傍生,向外馳求就會做餓鬼,見解墮在清虚、虚明的話就是天人的見。稍微雜一點的就是人。意志心志,志求勝解,想要得到一種特別的了解就是修羅。在宗門,知見不脫就是地獄。每一類眾生都有他自己的知見。



第七幅圖 識之能

這幅圖上面是佛,左邊是辟支佛,右邊是菩薩,下是阿羅漢。佛呢是代表圓滿報身,菩薩屬於願身,又叫做意生身,從意念生出來的身叫意生身。辟支佛羅漢是不受後有身,都是叫智身。

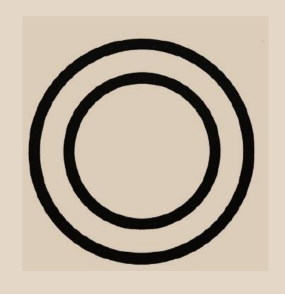
佛呢是圓應十方,沒有一個地方不應的,比 如水中的月。

菩薩分身六道,比喻是幻化,菩薩在六道裡 面度化眾生,也可以叫幻化身。

辟支和羅漢不被三有的業所牽引,天上人間 隨他們的意識寄居,比喻是離糠穀。這個是對 他們的譬喻。

在宗門下,悟法無性,心境雙明,就是羅漢。

悟法無礙,任運騰騰就是菩薩,他得到這個 法無礙,而能夠運用這個法自自然然,悟法本 源,一超直入,就是佛。



第八幅圖 識之盡

這幅圖呢,識盡了。非心,非性, 非識,非真如,非菩提涅槃,不可 名言就是不知道怎麼講,不可以比 較。不可以體會,無境界,無消息。 古德云:不是心,不是佛,不是物。

又說:有句無句,如藤倚樹。樹到藤枯,句歸何處。

又有說:直須藏身處沒蹤跡,沒蹤跡處莫藏身。這就是兩方面否定了,前後這種比喻來否定,前面否定後面,後面又否定了前面,前後都否定了。

在禪宗來講,這個是祖師禪,又叫祖師關。 又叫透法身句,又叫末後句,為向上一機。

明白了這幅圖,才能明白前面的七幅圖,否則就像眼睛有翳,有問題一樣,看到空花亂墜。根身器界都沒有捨離,更何況這微妙的道呢。



第九幅圖 識之用

這幅圖是識之用,講的是六根的妙用。

又叫解脫,比喻為鏡現像,在鏡裡面現出來的像,又叫珠隨色。在宗門,叫恰恰用心,恰恰無心。又說:此見聞非見聞,無餘聲色可呈君,箇中若了全無事,體用何妨分不分。也就是不染不著。



第十幅圖 識之返

最後這幅圖呢是識之返,也就是無所表。 唯對六凡中陰,了盡無相,也就是對六 凡的眾生,中陰身完全了解了,是無相 的。所以虛存此圖。 三界外的聖人,出纏法身,已經出來了, 去來一如,去和來都是一樣的,沒有去沒有 來。前際後際都斷了,連中陰都沒有,用礦 金來做比如。宗門下用睡若不睡,其夢自除。 你睡也好,不睡也好,都沒有夢。

有出家人問嚴禪師:起滅不停時何如? 也就是我們起念不停。

禪師答:是誰起滅?意思就是連這個中陰都沒有。這裡是簡單的講講這幾幅圖,這只是知見上面講講,究竟對不對不一定的,要靠大家自己去研究。這裡是過來人悟道之後,對這個心的描繪,講給我們聽我們應該怎樣認識自己。

問:這個本來的源頭是相應於這幅圖的第二還是第八?

答:這個源頭是指第一個,第二個已經次一點了,第三個更加次。那就看個人的修行了。就算在第二幅圖裡面,都有很多高低差距。

### 什麼是圓相?

關於這個圓相,是唐朝有一位祖師傳下來。為仰宗的為山禪師和仰山禪師,仰山禪師當時還是沙彌,一次和一個老和尚學習,這個老和尚有一本薄薄的書,解釋這個圓相,講人在六道之中,都是講我們眼耳鼻舌身意,做什麼而感應到哪一個道的原理。這個是很初機的解釋,也有很深的理論。他就拿給仰山看,仰山禪師看了之後一把火就燒了,老和尚很心痛,因為就這一本,如果燒了就絕傳了。仰山問你幹嘛這麼緊張,你是不是想要這本書,那我寫給你,當時寫下來,老和尚一看一字不差。

你山禪師當時還沒有遇到為山禪師,後來他到為山遇到為山禪師,就向為山禪師問法,問:「如何是真佛的住處?」佛所住的地方在哪裡?

大家知道為山是哪位祖師嗎?為山和仰山這兩位大德就是為仰宗的創始人,上人得法的這個宗派的創始人。為仰是兩位祖師,為山和仰山。在為山這個地方成立的禪宗的宗派。為

山是很好的地方,我去過兩次,環境也好,是修行的地方。在長沙,搭四個鐘頭的車或的士,才到為山。在寺廟的門口有一個村,寺廟離村落不遠。仰山遇到為山禪師,就問他:「如何是真佛的住處」。

為山曰:「以思無思之妙,返思靈焰之無窮。思盡還原,性相常住。事理不二,真佛如如。」以思無思之妙,無思是怎樣的?返思靈焰的無窮,焰是火,靈焰是講不可思議的這一段火;無窮,這點靈焰的火是無窮無盡的;思盡還原,思到盡頭,返到這個源頭,性和相都是常住的。事理不二,真佛如如,真是真心,佛是覺性,如是如如不動。大概這樣理解,可以明白嗎?

靈焰的無窮和無思之妙,無思之妙是講作用,靈焰的無窮是講這個壽命,連續性。思盡 還原當回到這個源頭,性相常住,事理不二,真佛如如都是形容這個源頭的情況。那仰山聽 到這句法之後,就發願在為山座下執役,做了十五年的侍者。

這個也是一個參禪的樂趣,叫我們要迴光返照,找回自己的本來的源頭。而這個圓相一直都有流傳下來。博山和尚這裡解釋的圓相,有簡單的一方面,也有深奧的一方面,我記得慈興寺開光時,有的法師將博山禪師所解釋的版本印刷流通出來,慈興寺現在不知道有沒有,早期是有的。

#### 做功夫的警語

今天講博山和尚開示裡關於開始做功夫的警語,就是叫我們要留意些什麼的話。

第一做功夫,最要發堅固的破生死心,要有一個很堅定的要看破世界身心,都是假的因緣,假的現象,沒有一個實際的存在,全部都是假緣和合而成。大家都知道在六道裡全部都是假相,是過去因緣結合而成的種種受用果報,人也好事物也好,都是因緣和合而呈現,無實主宰。

從這個因緣觀法,可以了解到,過去的造作,造成了這一生的現在,就如現在大家可以 坐下來學習佛法,來修行都是過去因緣結合而成。等因緣一過了,這個現象就消失了。所以 從看破這個世間的因緣來說,我們要發心,因為如此,更加要發心。

文字上說:「若不發明本具的大理,則生死心不破;生死心既不破,無常殺鬼念念不停, 卻如何排遣?將此一念,作個敲門瓦子。」

如果不明白本來的大事,這個生死的大事因緣的話,那生死心就不破,如果生死心不破的話,無常隨時都會來,也就是說念念不停的念頭。如果生死心不破,那怎麼能夠排遣這個念念不滅呢,一念生一念滅,現在用這個話頭作為一個敲門瓦子。也就是鼓勵大家用這個參話頭方法,這個話頭作為指導我們去找回自己本來的面目,本有的心性。

如果這個生死心不破的話,也沒有辦法找回自己的佛性,所以古來大德參禪,真的很認真的來用功夫。

有位大德問學人:「天下之間,最苦是什麼?」

學人回答:「地獄最苦。」

大德說:「在這件衣衫之下,不能明白生死大事是最苦。」

如果能夠明白生死大事的話,就沒有地獄,地獄就不存在。所以將在這件衫底下,不能明白生死大事,不能開悟,不能見道見性的話,是為最苦,因為地獄的種子依然存在。地獄的心,這個概念,你還不能沒有了,所以最苦。這是古人很認真的對待用功夫及真理的態度。

怎樣形容「如坐在烈火焰中求出相似,亂行一步不得、停止一步不得、別生一念不得、望別人救不得。」好似坐在火堆裡,求出離一樣,亂行一步都不可以,停止一步更不可以,想一想也不可以,希望人家救你也不可以,這是不可能的。各人生死各人了,沒有其他人可以幫到自己。

「當恁麼時,只須不顧猛火、不顧身命、不望人救、不生別念、不肯暫止,往前直奔,奔得出是好手。」

就在這個時候,只需要不顧慮猛火,不顧身心,也不要指望別人救你,也不要有其他念頭,

也不要停止下來,向前走,一路走出去就好了,就是一個好手。這裡是鼓勵我們不顧身心來用功,能夠放得下當然是最好的,參禪這一法如此,修任何法都是這樣,教我們不要太過顧慮這個身心。

第二,要起疑情。「何謂疑情?如生不知何來,不得不疑來處;死不知何去,不得不疑去處。」參話頭的時候,最主要是起疑情,我們生不知從哪裡來,所以不得不疑來的地方,死也不知道要去哪裡,所以不得不疑去的地方。疑是要我們起疑的情緒。這個疑的情緒不停的帶領你走入這個疑的境界了,在這裡疑下去。

「生死關竅不破,則疑情頓發,結在眉睫上,放亦不下,趕亦不去,忽朝撲破疑團,生 死二字,是甚麼閑傢俱!」

對生死這一關還沒有看破,這個疑情就會發起來,總是有件事在心裡,放不下去,拿不起來,不斷的思量,來疑,趕也趕不走,就這樣來用功夫。當功夫成熟了,疑團自然就化開了。

古德云:「大疑大悟,小疑小悟,不疑不悟」。疑情到底是怎樣來的呢?初機來說,開始是看,看到這個疑情成熟了,這個話頭不斷的在心裡滾動,這個話頭熟了,慢慢捉摸這個誰字。有些人將誰字拉長,拉到可以在禪堂裡走一個圈,都還在拉這個誰字,在這個空間裡,

這段時間裡想一想誰字,慢慢推敲這個誰的意思和內容。這個是初初做功夫的時候,多看這個話頭,看熟,然後拉長,疑下去,譬如說「念佛是誰」,有的法師叫「拖住這個死屍從南走到北的是誰?」這樣來參。

或是看這個念佛是誰,看到熟了,不念自念的時候,慢慢來疑這個究竟是誰。在這個誰字上來用心,來參,不明白就要問,追問,追問到一個名堂。問自己,但不要對自己解釋,一解釋就沒有疑了,參禪就是要起疑情。這個疑的作用就是這麼大,如果能生起很大的疑情,大疑就大悟,小疑就小悟。如果疑的境比較小的話,所悟的也比較小,如果不疑當然就更加不會有悟的一日。

上人講過,大疑大悟,需要我們下一番生死功夫才會做到,大死才有大悟,如果沒有大死的功夫的話都沒有大活的一日。這個也就是要我們大死一番,上人說的活死人。什麼是活的死人,大家有沒有聽過?意思是說雖然我們人是活生生的,但我們很多事都不明白,對真理不認識,顛顛倒倒的。現在是活死人,用功的修行,用功用到好像死人一樣。但是心裡明明白白,對世間的事一點都不在意,不在乎。這個世間是剛剛相反的。

那小疑小悟呢,平時你明白一些道理,看書看經典而明白一些道理,這些也是一些小小的悟境。在這些悟境是非常多的,比如你明白要修行,要持戒這些都是一個悟。你明白要做

一個好人,都是一個悟,小疑小悟。所以說學習佛法就是在一個參學的範疇裡面,因為我們很多事都不了解,我們去看經典,念誦經典,可能在念誦的時候忽然明白了一個道理,或者以前看很多經文都不明白,但一天你念念經典忽然就明白了,這個也是一個悟境。這種悟境非常多。

所以講學習佛法是一個參,我們人在天地間,在這個世間,不斷的參。在這個世間你為了生活都要參學,都要學習。是不是?不過一般人學習是為了生存為了色身,而我們學佛法不單是為了色身,還是為了法身。大家的目的是不同的,但都沒有離開這個參學。

如果世間人知道了佛法的重要性,那人人都來學佛法,現在一般人不相信佛法,不明白這個法的重要性,大家都是為生存,為了生活改善好一點,但不明白所謂好過一點是真的假的,就沒辦法將心放在學習佛法上面。如果了解了這個真相的話,可以說每個人都會學習佛法。大家同時都是追求這一件事,生存的好一些,但就是一個理解,一個不理解,一個相信一個不相信。這個疑情可以說是禪宗的一個特色,只有禪宗講這個疑情的方法。

第三,「做工夫把個死字貼在額頭上,將血內身心如死去一般」,看這個身體好像死屍一樣。不要太顧慮這個色身,為它做奴隸。一般人都是為了色身來打算。為了飲食好不好,為了色身漂不漂亮。這是一般人的做法,現在修行就是調轉過來不要再為這個色身。

「祇有要究明的這一念現前。這一念如倚天長劍,若觸其鋒者,了不可得;若淘滯磨鈍,則劍去久矣!」

我們要對目前這個四大假合的身體認識清楚,這個是暫時存在的,始終都會敗壞的。最重要的是有一個堅固的修道的心,如果這個做功夫的心,堅固的心做不起來,破生死的心就不會強烈,這樣就不會珍惜時間。這個疑情來說也很難生起來,疑情生不起來,開悟見性的機會就很少,少之有少。這個是第三。

做功夫第四的條件,做工夫最怕耽著靜境,使人困於枯寂,不覺不知。動境很多人都會討厭,靜境就不同了,大多人都會喜歡這個境界,以為是好的境界,也可以說一般修行人都喜歡靜,「良以行人一向處乎喧鬧之場,一與靜境相應,如食飴食蜜,如人倦久喜睡,安得自知耶」。因為平時一向熱鬧,有機會靜下來的時候,就容易執著在靜境,就好像佛堂一樣,也可以說人很疲倦,疲倦久了,就喜歡靜,喜歡休息。這個需要我們自己覺察,不要被靜的境界困住。

「外道使身心斷滅, 化為頑石, 亦從靜境而入。良以歲久月深, 枯之又枯, 寂之又寂, 墮於無知, 與木石何異?吾人或處於靜境, 祇要發明衣線下一段大事, 不知在靜境始得, 於大事中求其靜相了不可得, 斯為得也。」

有的人尤其是外道修空觀、修定,很多時候將身心斷滅,斷滅了很容易做頑石草木,也都因為喜歡靜境,不知道要走出來,日子長了,枯之又枯,喜歡枯寂,墮於無知,與木石沒有分別。

我們人在靜境的時候要參究要明白這個生死大事。修行不單只可以在靜境裡面來修,也可以在動境裡來用功,追著這個話頭進入疑情裡面,才會有衣線(衣服)之下明白這個生死大事。這個是我們初學的人,初用功的人要明白的事。

這和來果禪師所講的差不多,個個大德差不多都鼓勵大家去用功,在文字上稍微不同,每一個大德都有自己的文字,來果禪師所講的法很猛烈,很強烈。他是從念佛開始,沒有出家之前念佛,修的很好,能做到一心不亂,很有境界,也會吟詩作對。出家之後,發現參禪這法非常好,就放棄了念佛而來參禪,專心一志來參念佛是誰。在他座下很多修行人都有悟境,他的發願都很好,很多人都跟著修行。上人來香港之後,來果禪師在大陸,上人也曾經邀請過他來香港幫忙一起弘法,來果禪師當時沒答應。

有的大德說「虚空粉碎,大地平沉」,這個感受個個不同。有個比丘在參禪的時候,忽然笑一笑,有人問他你為什麼笑,他說我知道原來我媽是女人來的。大德就認證了他。

另外有位大德出家時,他媽不讓他去別的地方出家,只能在離家附近的寺廟出家,方便 照料。一日他回家見他媽,他說:我找到了我丟失的東西了。 他媽說這有什麼奇怪的。他 說要去參方,他媽同意了,之前不讓他參方,因為放不下,現在他開悟了,就讓他去參方, 就這麼簡單,他只是找回他以前不見了的東西。

也有另一個公案,一個比丘,悟道了之後講了一句偈,好像都是見到梅花,因為古人一 日沒有開悟,一日都在尋找善知識。一日行到一處鄉村,抬頭看到梅花就悟了,原來是這樣, 踏破鐵鞋無覓處,得來全不費工夫。

悟是有深有淺的,我聽到實法師解釋虛雲老和尚開悟的偈頌,「杯子撲落地,響聲明歷歷;虛空粉碎也,狂心當下歇。」實法師形容這個是悟到空性的境界,另外一首偈:「燙著手,打碎杯,家破人亡語難開; 春到花香處處秀,山河大地是如來。」解釋這首偈是菩薩的境界。他是這麼解釋,真空妙有,第一首是真空,第二首是妙有。這是悟道的情況。

其實我們坐到現在,一個妄想一個昏沉就是這兩樣東西。很多時候我們在不清明的狀態之中,但是用得到功夫的人在清明的狀態下,心是很明明了了的,所以有什麼事情發生,是一清二楚的,不像我們現在這樣,妄想來了心就在妄想裡,對外面周遭的事不知道,昏沉更加不要講,就是睡覺了。所以我們的內心發生什麼我們都不知道。

但參禪能夠起疑情,疑情不斷滾動的時候,他是知道的,外面的事情他不知道,但內心的事情他知道。有妄想的時候他知道,他自然會提起功夫,妄想自然被疑情消化了,碾碎了。所以開悟在經典上有三個特徵,第一自知自證。第二不一不二,第三個,他絕對不會有懷疑,他自己很清楚。

每個開悟的人都是很清楚自己開悟了,明明了了,心很清明。

本性是一,但事很多。解決事情的方法也很多,不會只有一個。可以這麼來理解,在這個天下,沒有兩個人是完全一樣的,就算是孿生都不會完全一樣,思想更加不會完全一樣, 大家的看法,思想,經歷都會有所不同,雖然本性一樣,但大家的經歷不一定一樣。

開悟之後有的人習氣重,悟道之後因為還沒有除習氣,習氣重的一樣會犯錯,不是說開悟一定不會錯。所以治習氣很重要,修道來說,如果人本身習氣不重,參禪很快就開悟,如果習氣重,參禪就難些,就算開了悟也都要除習氣。

來果禪師講悟道就是打破漆黑桶底,形容人就像一個糞桶,你很努力用功把桶底打穿了,裡面的髒東西跌出來,糞便跌出來,但累劫積累的糞的味道依然存在,你就慢慢的刮掉,累劫的習氣要慢慢的刮掉,這樣來譬喻我們人悟道之後依然要修行,更加要修行,因為以前不知道自己臭,現在知道自己原來這麼臭,更加要努力修行。

如果你本身是清淨的,用功悟道之後,犯錯的機會就少。因為本身已經清淨了。所以悟的境界,每個人不一樣,看每個人的程度和功夫。也都因為如此,在經教家的說法裡,就沒辦法判禪宗是哪一個程度,因為悟道有高有低。沒法判。

上次講到第四個做功夫怕耽著靜境,喜歡這個靜境,很容易到無想天之類的境界,變成草木之中。所以修行人要修行這類的現象,對靜境不要執著。

第五,「做工夫要中正勁挺,不近人情!苟循情應對,則工夫做不上;不但做不上,日久月深,則隨流俗阿師無疑也。」意思做功夫要有衝勁,要有堅固的心,如果只是應酬這樣,或者沽名釣譽的話,講應酬的話,這樣對功夫就不實在,屬於應酬之類的一概不需要,修行就是修行。

第六,「做工夫人抬頭不見天,低頭不見地;看山不是山,見水不是水;行不知行,坐不知坐。千人萬人之中,不見有一人,通身內外,只是一個疑團:可謂攪渾世界,疑團不破,誓不休心,此為工夫緊要。」

說要專心致志在功夫上,行不知行,坐不知坐。睡不知睡,食不知食。修行人應有的心理,有長遠的心來用功,他朝一日,一定有爆破疑團的因緣在。只在功夫上用功,用功到不知日不知夜,非常的投入。

「何謂攪渾世界?無量劫來,本具的大理,沉沉寂寂,未嘗動著,要在當人抖擞精神, 天旋地轉,自有波翻浪湧一段受用。」

我們本來面目已經覆蓋了太久了,無量劫本具的真性,沉寂了,根本就不知道有這的存在。現有有一個敲門瓦子,敲敲這個世界,這個世界都變了,整個人都精神抖擻起來,在波濤翻湧之後,忽然醒過來,覺得這個世界很親切很自然,本具的。

本來如此。就好像我們在禪堂行禪,行到不知不覺,忽然發現地板上的影子,影子本來就在這裡,但平時混混沌沌,不知道這個影子,現在忽然舉起這個話頭,來敲,忽然間往下一看,看到影子一閃,就把無明打開,當下就有一番受用,忽然醒過來。就如得到空性這樣,來接受這個世界。這個就是攪混世界,抖擻精神,將天地都翻轉過來。將我們澄清一番,做功夫要做到這樣地步,要做到抬頭看不到天,低頭看不到地,見山不是山,水不是水,千萬人之中見不到一個人,通身都是疑情,如果有這樣的經歷,自然會有受用。

這些都是用功夫用到上路的一種情形,對我們來說,大家是初初來打禪七,機會也不是很多。未必有這種感受,但我們知道自己有這個現象出現的時候,你知道怎樣去做,不會走錯。剛才兩段有什麼感受。

要專心,好似有個典故,講一個和尚用功用到他小解的時候,不是去洗手間,而是走到

韋陀殿,在菩薩像前小解。這時菩薩就現出像來讓他看到,他嚇醒了,就立刻懺悔,這些是因為專心,不知道走到哪裡去了,當然他不是有心的。只是用功用到不知道外面的情況,在身體上他需要小解,他照習慣去廁所,走錯到韋馱菩薩那裡。用功用到這種程度,在打七時會有這種現象。

不在打七的時候就未必這麼專心,因為打七,很多事情都不需要顧,一般的清眾比較專心來用功,心很清淨,如果平日,就很難做到這種情況。打七的意思也是這樣,所謂剋期取證。設定一個時間段來用功,在這段時間一定要有證悟,來逼迫自己來專一。古人設禪七的目的就是這樣。

第七「做工夫不怕死不得活,只怕活不得死。果與疑情廝結在一處,動境不待遣而自遣,妄心不待淨而自淨。六根門頭,自然虛豁地,點著即到,呼著即應,何愁不活也。」

在修行當中最主要的是要突破自己的困境,怎樣能夠專一,比如我們散亂,怎樣能夠做到不散亂,怎樣能做到不昏沉,突破自己的困境,這樣才是做工夫。這才是工夫上路。看到高僧大德本身的經歷,以往修道的過程,依循這樣來做,功夫就不怕做不好,不怕話頭提不起,就不怕疑情生不起,這就需要有長遠心,堅固心,不要怕剛剛參的時候不知道怎麼參,沒有一個入手的地方。久而久之,自然有條路在你前面。

假如功夫做好了,能夠生起疑情,當然疑情剛剛生起的時候不是很大,有時有有時無,或者只是一點點。只要一直這麼提起疑情,一路疑下去,也有時會走失了,那就再提起。提的多了,這個疑的情緒慢慢的,漸漸的就會大了。當疑成團的時候,就會自己滾動,不疑自疑。就算有些什麼因緣來騷擾,你能夠提得起疑情的話,外面的因緣也會自己消失,或者排除。有妄念生起的時候,疑情也會將妄念消化了,被疑情吞噉了,自然就會清淨。

疑情自己本身會產生力量,由這個話頭提起來,甚至不提,它自己都會默默滾動。就好像以前古人,玩劍的高手,如果有暗箭射來,他很自然的就會一劍把暗箭打落。我們看這個話頭,看到成熟的時候,如果有妄想,這個話頭就自自然然生起來,將妄想擋住。心自然就會靜下來。你不要它靜,都會靜下來。你不需要排除,這個妄想都自然會被疑情擋住,這個靠我們平時要自己照顧自己的話頭,綿綿密密的來提,自然就會產生這個作用。不疑自疑。

「六根門頭,自然虛豁地,點著即到,呼著即應,何愁不活也。」到了和這個疑情結合 在一起的時候,煩惱自然就會轉為菩提,就算不能轉,也會被疑情的力消化了,而不會影響, 不會傷害到自己。

又或者這個煩惱不會干擾自己和其他人。六根門頭講我們的眼耳鼻舌身意,無論面對外境,或者第六意識這個內境,自然會虛豁,豁然開朗,六根門頭的作用會消失,任何一根對

境,一點就能呼應,一點就通,非常靈活,靈敏程度非常高。到這種境界,意思是能夠大死 一番就能大活。所以做功夫不怕死,才能活過來。如果怕死就活不了。做工夫就是要做一個 活死人。

「工夫做得上,如挑千斤擔子,放亦不下;」就好像古人挑水,有桶挑,但桶底是尖的,不能放下,一放水就翻了,所以不能休息。不能放下,這個是古來修行人的一個方法,逼迫自己來用功。

「如覓要緊的失物相似,若覓不著,誓不休心。」

就好像丢失了重要的物件,找不到絕對不休息,一直要找到為止。其中但不可生執、生著、生計:執成病、著成魔、計成外。

這個講如果一生出執著就有問題了,雖然講做功夫,放也放不下,但不能因此而執著,執取,遍計,如果執著遍計了,就是在光影門頭計算,會成魔的眷屬。為什麼會成魔,就是因為著,計,是講邪知邪見。

「果得一心一意,如覓失物相似,則三種泮然沒交涉。所謂生心動念,即乖法體矣。」 執成病、著成魔、計成外道,這三種病和自己都沒有關係,一起心動念就會離開,違背

了這個本體,根本不會產生真正的意義出來。這個是提醒我們心要在功夫上,不要在功夫的途中有執有著有計,這三種情況都屬於障道因緣。

「做工夫舉起話頭時,要歷歷明明,如貓捕鼠相似,」這個講貓看著老鼠洞口出入,一 出來就捉住,這個情況來形容修禪的人要有這樣的精神。貓捉老鼠,發現老鼠洞的時候,一 定會一心一意的堅守住老鼠洞,眼睛不會動的,眼睛一轉就昏沉了,老鼠有機會走了。這個 形容修行人好似貓捉老鼠這樣看著話頭,不要讓話頭走失了。

古所謂「不斬黧奴誓不休」。不然則坐在鬼窟裡,昏昏沉沉,過了一生,有何所益。

古人用不斬黧奴誓不休來表示參禪的決心,如果有這種決心,功夫會成功,如果沒有決心,就好像坐在黑濛濛的山洞裡面,昏昏沉沉,有的修行人有這種現象,禪七打了好多個,變成了老參上坐,但功夫不上路,很容易被人激上火。這裡形容昏昏沉沉,一坐下來,沒有決心的話,都會昏昏沉沉,好像在黑山裡,動的怕動,靜的怕靜。

貓捕鼠,睜開兩眼,四腳撐撐,只要拿鼠到口始得,縱有雞犬在旁,亦不暇顧。參禪者亦復如是。這個形容剛才貓捕鼠的情況,如果見到就會知道。如果你和貓玩過,你會知道,貓要捉老鼠的時候,很精神的,專心致志的,貓就是這樣,眼睛骨碌碌的看著老鼠的地方,

等老鼠出來,一把捉住,它守住洞口,非要等到老鼠出來不可,就算有其他的誘惑,有雞從旁邊走,它也不理會,狗會傷害它,它也不管了,意思是生死都不管了,只要能捉住老鼠,得到這個好處,其他的事都不顧了,有危險不管,有好處不管,非要得到老鼠不可。參禪也是這樣,要有貓看著老鼠洞的精神一樣,一定要捉到老鼠的話,一定有希望。

只是憤然要明此理,縱八境交錯於前,亦不暇顧。纔有別念,非但鼠,兼走卻貓兒。

參禪要發起奮勇的心,一定要研究明白這個生死大事,不管你是什麼風,黑風白風,什麼順逆的境界參雜,什麼干擾現前都沒有時間照顧,如果生起任何其他念頭,不但老鼠,就算貓都走了。這個是說參話頭,看到一個念頭,就跟著念頭走,而不在提這個話頭,就會被念頭牽著鼻子走。連能參的心和所參的話

頭都不見了。所以說不單是鼠走了,連貓都不見了。

做工夫一日要見一日工夫!若因因循循,百劫千生未有了的日子。

做工夫要一天比一天有進步,見到功夫累積,假如因因循循,懶懶散散,得過且過, 苟且偷安,自己給自己找到道理,藉口,懶惰一下,被自己的習氣不斷的牽住,隨著自己的習

氣妄想跑,即是再長的時間,千劫百生都在輪迴,不會有了脫生死的一日。

博山當時插一枝香,見香了便云:「工夫如前無有損益,一日幾枝香耶?一年若干許香耶」?又云:「光景易過,時不待人,大事未明,何日是了」?由此痛惜,更多加策勵。

教我們自己和自己算算,博山和尚自己插一支香,對自己說,功夫還是和以前一樣,未曾進步,一天幾支香,一年幾支香,時間就這麼過去,絕對不會等人,不是說今天不修,明天再修,無常鬼來了,你和他說,給多點時間,他一點時間都不會給你的。所以生死大事未明,沒能見到自己的本來面目,就要更加痛惜自己,要發勇猛心,非常珍惜這個光陰。睡都要少睡來用功。

所以古人以前講的開示,都是激勵後學,讓後學不要生起懶惰的心。用精進勇猛的心來 用功。做工夫不可在古人公案上卜度,妄加解釋!縱一一領略得過,與自己沒交涉。

對於祖師大德的公案,不要拿來研究揣測,應該如此如此,如果這樣和參公案是無關的,而且會造成障礙,是沒相關的。一進入禪堂的話就要密集的修行參禪,就不能夠以研究的性質來坐了,假如平時猜測卜度,就會成為將來的修行障礙。參禪的時候我們用的根,而不是識。就算體會到祖師大德的公案,但和你自己沒關係,從用功夫上面講你得不到什麼好處。

## 禪的開示

阿賴耶識是個倉庫,我們把好的不好的都藏在裡面,第七是分別識,是專門運輸的,將 第八搬出來,將前面六個境的認識,放到第八識裡面,所以第七是搬進搬出。

現在將第八識搬出來,對事物有一種推動,有情感的影響,對境產生不同的變化和情緒。 瞋心重的人,容易對境起瞋恨,就算沒有境界,也容易有這種情緒,這就是種子現行。簡單 來說第七識就是運輸,第八識倉庫,無論黑白,善惡都藏在裡面。

如清理乾淨了第八識就會回到第九識,如何清理呢?關鍵就是這個搬運的第七意識,禪 宗裏打七就是這個第七識,打掉分別的末那識,要他不起作用,搬運的作用,我們稱為識流。

用功的人,第一要修止,然後要修觀。止,我們叫三摩地,觀是觀照般若。修這兩個法門,智者大師創造天台止觀,當他寫摩訶止觀這本書的時候,說過佛講的法,全部為了止觀而講。如果修行不修止觀,沒有辦法脫離輪迴,如果要脫離生死苦海,必定要修止觀。越早修越早脫離生死輪。

怎樣理解他可以幫我們脫離輪迴呢,剛剛我們將識流,就是說第七末那識搬出搬進的作用,修這個止就是要將這個識流停止下來。

初初我們習定的時候,發現很多妄想,妄想多的不得了,多到怕,多到煩悶,但我們都必須要面對,能夠面對才能將他停下來,其實我們不需要怕,因為這個是我們自己創造出來,以前自己做的動作遺留下來的一點影響。當下來講,我們主要知道這是不真實的,一下子過去就消失了,影響也會消失。

越深入的來修行止,定也會越來越深厚,就不會容易被轉。古人形容,泰山崩於前而不變色,美女當前而不動,形容有定力的修行人。

止觀,就是觀察,當我們能夠觀察到自己的妄念,能夠看到已經是一種觀的狀態當中,這種妄想只是浮在水面的渣滓而已。

當下我們更需要的是迴光返照,就是要向內心深處去追討,要看清楚,觀察清楚這個妄念生起的地方是什麼?源頭是什麼?當你定力足夠,觀察力強,就比較容易觀察出妄源是怎樣得的。這時候會察覺到什麼都沒有,黑漆漆的,但依然都要深入觀察這個源頭。

## 分享兩個故事。

瑯琊山瑯琊覺禪師他的一位弟子。古人說三大阿僧,悟在一剎那。功夫到了,一彈指就悟道了,但是這一彈指需要三大劫的修行,所謂漸修而頓悟。他有一位女弟子跟他學禪修。 這位禪師教她參"隨他去",以此為話頭。 另一個公案是禪宗裏一位很有名的大德, 打算回家報恩,報六親眷屬的恩。他回到家鄉之後,將學道的經過講給家鄉人,但整個村包括家屬都沒人信他。但唯一有一個嫂相信他。 向他請教,怎樣可以開悟。他就想了想,講你一定要相信我。他嫂子說:一定信,按照你教 的去修。他說你拿著雞蛋,好好保護它,不可以離開這個視線,不可以給它破。

如果它破了怎麼辦,如果你真的好好照顧,它破那天就是你開悟一日。信不信?信。大嫂就這麼去做了。

她將這雞蛋放在身上,放在手裡,無時無刻照顧它,不讓它破。那問題來了,晚上怎麼辦?拿在手上很容易就壓破了。那就將這雞蛋用繩子綁在樑上,睡的時候可以看住雞蛋,不可以離開視線。一早睜開眼就看著雞蛋。這樣過了一段時間,大約三年。有一天,他嫂子中午做的累了,休息了一下,將雞蛋吊起來,自己睡了。忽然聽到乓一聲,聽到雞蛋裂開的聲音,雞蛋的蛋黃全部滴到自己臉上。就在這一剎那,悟道了,立刻向祖師講,這位祖師就印證她開悟了。這故事不簡單的地方在哪裡呢?

置心一處,而且恆長,持久,很重要的一件事,很平常心去做,沒有期望沒有要求。不奢求什麼。三年就成就了。任何人都可以的,你當它是一件很重要的事,像保護生命一樣保護它,一時一刻不要讓它從你眼前消失,能夠這樣做,就可以。難就難在你有沒有這樣的恆

心、信心、平常心。第一要信心,如果不信那沒辦法。不信,你做兩天就走了。

另外有一個,是徒弟報師父恩,這個徒弟是神贊禪師,這位禪師年紀很小就出家修行, 他師父教他出去參方,那時候唐代,很多大德。在百丈懷海禪師座下悟道,悟道後就想,想 起他師父,覺得回去應該報師父恩,回到剃度師父那裡。

師父問:你離開我這裡,得到什麼回來,有什麼成就?

神贊禪師:沒什麼得,沒什麼成就。

師父:那你跟著大家做工。一天他師父沐浴,大桶裏倒水,他教弟子幫他洗塵除垢,神 贊就撫摸他師父的背。禪師說:大好一個佛堂,而佛不聖。師父不明白,轉過頭望望他,禪 師又說:佛雖不聖,且能放光。說佛雖然不是聖人這個佛,但能放光。師徒之間的經歷。

過一段時間,師父在窗下看經,蜂撲窗戶,被神贊禪師看到說: "這個世界這麼大,你不肯出去,偏偏要鑚戶紙,這麼個鑚法,驢年才能出去?" 驢這裡暗示十二生肖,沒有驢年,意思是出不去的。神贊還講了一句偈: "空門不肯出,投窗也太癡,百年鑚戶紙,何日出頭時。"

師父以為弟子罵他,問神贊,你出去行腳這麼久,究竟遇到什麼人,學到什麼,這麼多話要說。

神贊禪師:告別師父之後,在百丈禪師座下已經得到百丈和尚指示我一個休歇處。

這裡代表一個很安全平穩的境界,功夫。在這個境界上休息或者繼續精進都可以,一般 的理解是證道空性,知道萬事萬物的實相,不會再被事迷惑,不會再墮落。

他說,因為想到師父年紀大,這是回來想報師恩,師父聽到就對大眾講,今日我供齋,請贊禪師來講法。於是贊禪師升堂,講百丈禪師的法給大家,靈光獨耀,回脫根塵,體露真常,不拘文字,心性不染,本自圓成。但離妄緣,即如如佛。

師父聽到,說:何其垂老,得聞極則事。所以他反過來拜贊法師為師父。看起來很容易, 但這個師父很灑脫。他也有悟境。他是幫他師父悟道。

關於止觀,是先修止,然後修觀。而這個禪那,六祖大師說過的定慧等持,禪那是在定裏有慧,慧裏有定,所以是等持。那止觀如何呢?初初學的時候,修呼吸觀,梵語叫安那般那,是修止的方法,或者修丹田,也是止。

觀就是內外觀,外觀可以觀佛像,太陽,月亮,這些都是觀,可以令人智慧升起。內觀,觀妄想,觀真如。觀察妄想是觀察真如的一個初機,先觀察妄想,妄想停了,然後再觀察這個空。在眼前漆黑一片,沒有妄想的時候,這個妄想哪裡升起的?觀妄想升起的地方。這個是內觀。觀妄想和真如是層次上的不同。

而參禪是參念佛是誰,或者是父母未生之前的本來面目,在誰上來用心。這個靜慮就是 直接在心上用功,放在一點上,這個點是誰,所以裡面有止有觀,止觀雙運。靜慮就是參禪。 念佛,是一個引子,重點是誰。將誰拉長,專注在誰上。心就照顧著誰,就像照顧雞蛋一樣。

## 問:話頭不見了,變成妄想。該如何?

答:如果把持不了誰字,變成了念。但是也好過打其他妄想。當我們用不了功,但,我們要不斷提出來,當疑情起了,就要在誰上鑽研。

所以參禪有一個要求,參禪人要起疑情,疑情起了,不參而參,不用用心力,這個疑情 會推動我們去參。如果疑情不起,變成了念,怎麼辦呢。。。好好照顧了,慢慢繼續去看話 頭,看到有了疑情。

如果說話頭,一直這麼念,其實也沒壞處,從種子角度來說,一句念話頭,也是一個種子,種子下多了,這個疑情以後就會起來。當然是說念到沒有其他妄想。可以很累,當疑情提起來了,就不累了,我們覺得累是因為用心,不用心就不累,當這件事作為平常生活平常的思考細水長流,這樣就不累,如果昏沉就要提起精神。這個是煩惱。

關於誰,你是找答案,不是找誰。不要用識心去想,不可以給自己答案,有了答案就參不了了。

比方說,覺得痛,已經是一種情緒,之後覺得是我,這樣已經是一個答案,之後妄想不停走出來,有了答案了,就參不了了,也不需要刻意提出疑情,一路看住這個誰字,看的多了,內心裡面生出來,用功用到疑情就出來了。

但這個念和念佛有些不同,當我們還有妄想的時候,忽然提的起來念佛是誰,提不出來的話,你就用念的方法來提疑情的一個方法,在內心裏有這個認知,並不是像念佛這樣一路念下去。心裡要明白自己,是因為提不出疑情,才念,念也是為了提出疑情,這樣避免妄想生出來,要明白這個情況。

平時的功課和參禪不同,但是目的是一樣的就是專一,所謂專一則靈,分馳則弊。

找一樣事,自己可以習慣專一去做的,用這個方法來攝心。如果你覺得一樣事,是重要的,必須的,是一定要做好的,才會專心去做,如果你覺得一樣事不重要,那怎麼會沒有妄想呢。古人參禪也一樣,他也不是整天坐在禪堂,他也是一樣做早晚課,過堂。當然禪堂是參禪的。

比如說我們做早課,我們能夠專一嗎?如果覺得重要,必須做好,那就一定要專一,重視一件事,心自然就歸向一件事,妄想不容易升起。如果覺得不重要,妄想隨時都有,無論做什麼都一樣。

法身只是一個名相。千丈毗盧遮那佛,法身佛。法身無相無形,不可以用圖像,聲音等等來去表達的。包羅萬有,沒有一樣不是法身,覺性是法身的一種用。不可以用一個概念來形容。或者連"無形"都不可以這麼取。

若是身,業報身和佛的報身完全不同。佛是圓滿報身的,我們是業報的。菩薩身是願身。 羅漢是不受後有身。最主要是了解一下。如果法身無染無著,實能見能聞,這就是法身的妙 用。能見能聞是一種妙用,無染無著凡夫做不到,聖人才能做到。

後面講我們起居,妙用者建立天地,化生萬物,天地是凡夫境界上招感的受用。天地間初成,不是我們可以想像,是我們的性根據業感而形成。從近的來說,我們可以感受到一個地區,一個島嶼,我們造了很多高樓大廈飛機等,也是天地之間生化萬物,經過人的思維,造作形成的萬物的一份子。

也是一個妙用,人本性的妙用。故說:人們日用而不知。我們平時已經在受用了,但自己不知道,這個是妙用。妙用者,即是道也。豈可須臾離哉,我們人時時刻刻沒有離開過。好像我們人的身體一陰一陽,腳也是一樣,一腳前,一腳停著,一個陰陽的表現,一動一靜,就可以推向前,好像筷子一對,刀叉也是一對,要了解這樣的道理,要參禪修道。

修道的人,能去除私慾,除去物慾,才能叫修道,不除欲,基本和普通人沒有兩樣。能 夠除去私慾,才能復還天理,天然的道理,道的本體。得到大圓鏡智。 禪宗裡面講,我們不要執著於形相,大德巡香的時候,大通鋪打坐休息都在哪裡。據說有一些吃飯都在裡面,有些要出去過堂。假設說裡面吃飯的人,拿了飯菜吃完後,他就繼續用功了。如果在禪堂吃飯的人,基本所有的時間都在裡面用功,沒有分別什麼日月,如果累了,就爬上去睡,一個挨著一個,精神夠了,起身到前面繼續打坐。

真的打坐的人,身體會起變化,什麼毛病都沒有。能夠進到那種禪堂的人,是經過挑選的,方丈會挑選合不合格,如果不可以,在外面坐。不可以在這樣的裡面禪堂來坐。這些人通常是發大菩提心的人。

為什麼這麼說呢,因為他要成佛做祖,要普渡眾生。所以大德們會給他們機會,你們什麼都不要做,只要用功,不用功就是失職。

一次大德去巡禪堂,有一個班首坐的很直,方丈去了之後,說:裝模作樣!一路走,走到另一個人,他歪著睡哪裡,翹起一隻腳,看到方丈一眼,不理他,繼續如此,方丈說,這個才是真用功。其實這是一個表法,為什麼方丈這麼說,因為方丈進來之後,這個班首就立刻用功了,做個樣子出來,方丈當然知道了,那個歪著的人,方丈說這樣就對了,方丈是有功夫的人,讚歎這個歪著人,觀察到他真的用功,他的心是清淨的。

上人叫我們忍過痛關,起碼是開靜才放,為什麼上人堅持我們長坐,因為人有個習慣,人習慣了40分鐘起坐,每枝香身體都會想起來。習慣了。假設你習慣了一個小時,心自然就

想起來。乃至7-10個小時,都是這樣。為什麼長坐這麼重要呢?當你的功夫到了時候,可以進入這個靜,乃至定,或初禪。。。如果你習慣了一個小時,你的定境就自然1個小時出定,起坐,你默默之中給了你自己一個暗語,就出來了。所以久坐的好處,越久,定越深,時間越長,大德一坐幾日,幾個月,幾年,幾劫,因為他們習慣坐久。

體,法身,無形無相,可以從他的用上面理解。相,是千變萬化的,今天做人,以前有沒有做過動物,有沒有離開我法身,沒有。 我當下的相,就是我法身的表現。法身的相是千變萬化。有的菩薩發願做藥草,做溪流來利益眾生,他法身的相就是一條溪流,千變萬化。無論男女貓狗等等,都是相,不可以取的。要從用上去了解法身。可以講一切相都是法身,星河日月,大地泥土都是法身。

可以講緣起性空,因緣成熟了,出現一個有,一個相。這個相是有的,但是人會生住異滅,因緣盡了,就散滅了,就空了, 那這個有和無,就可以表達出一樣東西出來,就告訴你有一樣東西,有這樣的作用,但這樣東西,講不出來給你聽,但他有這麼個作用。你要了解這個,不是從體上面明白,而是從用,這個用就千變萬化了,這個體也是千變萬化,看什麼因緣現出什麼體。

報身來講,比較固定,報身講因緣,因緣具足,那種相好就好,不好的話比如一個狗的

報身,怎麼隨形好呢?三十二相,八十隨形好,是人能見到的,來表達。釋迦摩尼佛色身有三十二相,這是他在娑婆的應化身,如果業報做到貓做到狗,就不是隨行好了。這就是業報身了,狗是這個眾生的業報身。

法身是光明的,光明是一種用,一種特徵。當人修行到一定程度清淨了,自性的光明就會從當下的業報身顯現出來,但人不一定看得到,但有的人看得到。什麼樣程度的光明呢就要看他清淨的程度。上人的光,是清淨的,自然的,不需要特意放,他的體就是如此。